

漗 門 特 別

行

政

屈 政

府

化

局



## 從文獻典籍看嶺南 黃大仙信仰的演進過程

羅立群\*

皇初平傳說,江浙一帶的信眾將其從傳說的神仙過渡成歷史真實人物。傳入嶺南之後,與 嶺南本土黄姓大仙傳說疊合互動、相互攀附,成為嶺南地區最具影響力的宗教民俗信仰之一, 具有鮮明的嶺南文化特徵。我們從中看到宗教改造、信眾附會、攀附和地域文化影響而形成的 嶺南黃大仙信仰的演進過程。

黃大仙信仰起源於浙江金華,明代中晚期傳 入嶺南,與嶺南地區的社會民情、文化環境產生 了良好的親緣互動,成為嶺南地區最具影響力的 宗教民俗信仰之一。宗教民俗信仰是相對於主流 宗教而言的,它沒有組織形式,沒有系統的教義 教理,主要在下層民眾中傳播,且與當地的民間 風土人情結合緊密,其信仰"重心在宗教而不在 哲學, 其對教義的理解, 往往與高僧高道有很大 的差異"(1)。 學界對嶺南黃大仙信仰的研究已 經取得了一定的成果,對嶺南黃大仙信仰的文獻 整理、起源探尋、興盛原因的分析和旅遊資源的 開發等方面作了十分有益的探討,為進一步研究 打下了良好的基礎。但也存在某些欠缺,如對黃 大仙信仰文獻典籍的考辨及其傳佈、演進過程的 探討,對嶺南黃大仙信仰地域性特徵的研討,對 嶺南黃大仙信仰世俗化及現代化轉型的分析等方 面,都有明顯的缺陷。本文試圖以黃大仙文獻典 籍為依據,對嶺南黃大仙信仰的傳播、演進過程 進行較為深入的研究。

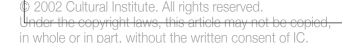
## 《神仙傳》- 皇初平 - 黄初平

關於黃大仙的典籍記載,已有學者進行過專 門的研究,並將這些固態化、穩定化的文獻資料 與文人的詩歌、民間的傳說、宮觀建築以及自然 與人文景觀相互印證,具有一定的深度和廣度。 但是仔細研讀文獻典籍,還有些許疑問沒有解 決,需要認真研究。

黄大仙的文獻記載最早見於晉代葛洪《神仙 傳》:

皇初平者,丹溪人也。年十五,而家使牧 羊。有道士見其良謹,使將至金華山石室中。 四十餘年,忽然不復念家。其兄初起,入山 索初平,歷年不能得見。後在市中,有道士 善卜,乃問之曰: "吾有弟名初平,因令牧 羊,失之今四十餘年,不知死生所在。願道 君為占之。"道士曰: "金華山中有一牧羊

<sup>\*</sup>羅立群,暨南大學人文學院教授。本文是"廣東省高等學校學科和專業建設專項資金"資助項目階段性研究成果,項目編 號為:2013WYXM0014。





的

演進

過

程



澳門

化

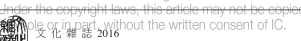


葛洪《神仙傳》今見於各家從書,《四庫全 書》、《廣漢魏叢書》、《增訂漢魏叢書》、 《說郛》、《重編說郛》、《龍威秘書》、《說 庫》、《藝苑捃華》、《五朝小說》均有輯錄, 《太平廣記》〈神仙類〉也有引錄。此外,《雲 笈七簽》、《歷世真仙體道通鑒》、《道藏精華 錄》等道教典籍也有收錄。現存葛洪《神仙傳》 主要版本大多刊刻於明代 。《四庫全書》本乃 明末毛晉所刊,記錄八十四位神仙;而《廣漢魏 叢書》本則記錄九十二位,後又刊於《增訂漢魏 叢書》、《龍威秘書》、《說庫》,均有自序。 這兩種本子差異較大。《雲笈七簽》卷一〇九節 錄二十一人,全在《四庫全書》本中,次序大體 脗合,文字也很接近。《說郛》卷四三摘錄本 (祇摘名號梗概,有自序)也收錄八十四人,見於 《四庫全書》本者八十一人,缺三人,另多出 《四庫全書》本三人,次序大體一致。可以認定 《四庫全書》收錄的《神仙傳》是較早的版本。(3) 《廣漢魏叢書》本則據《太平廣記》、《歷世真 仙體道通鑒》等輯錄而成,頗有偽濫、雜湊之 嫌。又有《藝苑捃華》本,五卷,二十九人,即 《漢魏》本前五卷。《道藏精華錄》本乃取《漢 魏》本,又增若士、華子期二人,共九十四位神 仙。《五朝小說·魏晉小說》雜傳家、《重編說 郛》卷五八收一卷本,乃刪節自《說郛》本,收 錄七十九人,有序。宋代《紺珠集》卷二摘錄三 十五條,凡三十一人,《類說》卷三摘錄四十五 條,凡四十一人,多有錄自其他仙傳者。大約 《神仙傳》一書,自宋代以後已為後人竄亂增 益。以上諸本所載可信者凡九十九傳。然據唐梁 肅《神仙傳論》(《文苑英華》卷七三九)云,《神 仙傳》凡一百九十人,五代天臺道士王松年〈仙苑 編珠序〉云一百一十七人。元趙道一《歷世真仙體 道通鑒序》云千有餘人,此乃道士故為大言,不可 信。《神仙傳》佚文多見諸書,唐王懸河《三洞珠 囊》、《仙苑編珠》、《太平御覽》、宋道士陳葆 光《三洞羣仙錄》等書均輯錄《神仙傳》,其中多 有佚文。(4)

大仙是"皇初平",還是"黃初平"?以往 的研究對此缺乏深入的考察,而古文獻的記載也 不一致。《廣漢魏叢書》本卷二、《說郛》卷四 三〈神仙傳〉、《初學記》卷二九、《蒙求註》 卷中、《施註蘇詩》卷一四〈和子由送將官梁左 藏仲通〉註引《神仙傳》均作"黃初平"。而 《雲笈七簽》卷一〇九〈神仙傳〉、《藝文類 聚》卷九四、《仙苑編珠》卷上、《太平廣記》 卷七、《太平御覽》卷六七四又卷九○二、《事類 賦註》卷七、胡仔《苕溪漁隱叢話》後集卷三 ○、任淵《山谷內集詩註》卷一○〈戲答俞清 老道人寒夜三首〉之三註、史容《山谷外集詩 註》卷七〈汴岸置酒贈黃十七〉註、李劉《四 六標準》卷二○〈代回成都黃待制〉註、卷四 ○〈代回婺州趙守〉註、鄧名世《古今姓氏書 辯證》卷一五、王應麟《姓氏急就篇》卷上等 引《神仙傳》及元趙道一《歷世真仙體道通鑒》 卷五都寫作"皇初平",《四庫全書》本也寫 作"皇初平"。

香港黃兆漢先生認為,早期"皇初平"與 "黃初平"是並用的。他在《黃大仙考略》中指 出:"據隋代虞世南《北堂書鈔》所引的《神仙

© 2002 Cultural Institute. All rights reserved.





澳門特

別

行

政

品

政

府

化

局



傳》是作'黃'的。"又稱宋人著作《太平寰宇記》也寫作"黃初平"⑤。但從文獻記載來看,唐宋書大多寫作"皇初平",稱作"黃初平"的很少。宋代倪守約撰《赤松山誌》,對大仙的身世進行了較詳細的描述,指出大仙的事蹟"神仙月之所錄,經典碑銘之所載,父老之所傳,風月之所詠,觀乎此,則不待旁搜而後知之也。⑥"倪守約通過神仙傳記、經典碑銘、民間傳說和詩詞傳誦四個方面的考察,最終"採樜源和詩詞傳誦四個方面的考察,最終"採樜源流,舉其宏綱,攝其機要,定為一編",將民間傳說的神仙過渡成民俗信仰中的歷史真實為大物。⑤ 關於大仙的姓氏,倪守約《赤松山誌》考證如下:

丹溪皇氏,婺之隱姓也。<sup>(8)</sup>皇氏顯於東晉,上祖皆隱德不任。明帝太寧三年(西元325年)四月八日皇氏生長子,諱初起,是為大皇君。成帝咸和三年(西元328年)八月十三日生次子,諱初平,是為小皇君。<sup>(9)</sup>

倪氏的記載明確標示出大仙姓"皇",並 將神仙傳說與地方景觀緊密相連, 記錄了大仙 的出生地和師承。作為地理方誌的史料文獻, 《赤松山誌》具有明顯的地域特徵,並成為後 世方誌系統相關記錄的沿襲藍本。"丹溪"是 傳說中神仙居住處,無從考證。元代趙道一編 著《歷代真仙體道通鑒》云: "皇初平,丹溪 人,一云蘭溪人。"(10) 將皇初平籍貫改定金 華蘭溪。此後,康熙年間《金華府誌》、雍正 年間《浙江通誌》均依此記錄。自晉至宋,"二 皇君"聲名遠播,身價倍增,供奉其神像的赤松 觀 "香火綿滋,道士常盈百,敬奉之心,未有涯 也"(11),其"宮殿、亭宇、廊廡、碑碣、誥敕、 御墨及名公巨卿題跋,為江南道觀之冠"(12)。宋 代最盛,皇帝兩次敕封二皇君,多次召見、賞賜 赤松觀主持。宋代以後,金華二皇君信仰之風逐 漸衰微。

## 皇初平-黄野人-黄大仙

在金華皇初平信仰傳入嶺南之前,嶺南早已 存在大量的黃姓大仙的傳說,其中羅浮山黃野人 的傳說最具有影響力。唐代著名文人李翱在嶺南 做官期間,記錄了羅浮山王野人的神奇傳說:

王野人名體靜,蓋同州人,始遊羅浮山觀。 原未有室居,縫紙為裳,取竹架樹,覆以草,獨 止其下。豺豹熊象,過而馴之,弗害也。<sup>(13)</sup>

到了宋代,羅浮山野人的傳說依然盛行,但已 從"王野人"變成了"黃野人"。郭之美在《羅 浮山記》的序中云:"訪諸山僧,得唐元和中黄 野人所集異事二十條。"(14) 這裡所說的"唐元和 中黃野人"應該就是李翱記載的"王體靜野人"。 粤語方言"王""黄"同音,不易區別,口耳相 傳,難免以訛傳訛。蘇軾在〈寄鄧道士〉一詩的 引言中寫道: "羅浮山有野人,相傳葛稚川之隸 也。"(15) 葛稚川即葛洪,晉代著名的道教理論 家、煉丹家和醫學家。他先後兩次來到嶺南,隱 居羅浮山煉丹、採藥、修道,對嶺南道教的發展 產生了重要的影響,如今,在羅浮山上還留下了 多處葛洪煉丹製藥的遺跡。與葛洪攀上了師徒關 係,借助葛仙師的影響力,黃野人的傳說在嶺南 流傳更加廣泛。嘉靖《惠州府誌》描述了黃野人 跟隨葛洪煉丹修道,最終修成地行仙。清康熙年 間《羅浮山誌》記載宋代羅浮山葛仙祠中塑有黃 野人像: "(沖虛觀) 宋時改觀雲堂,惟祠洞賓。 其右曰葛仙祠 [……] 正座塑葛洪, 旁右黄野人侍 立。"(16) 宋代以後,各種記錄羅浮山黃野人傳 說的野史筆記紛紛問世,如蔡條《西清詩話》、 張端義《貴耳集》、胡應麟《少室山房筆叢》、 陳槤《羅浮誌》、范端昂《粵中見聞》、陳伯陶 《羅浮誌補》、宋廣業《羅浮山誌會編》、王建章 《歷代神仙史》等均有相關記載,而屈大均的《廣 東新語》對黃野人的各種傳說搜集得最為詳備:

進

過

程



澳門

別

行

政

政

府

化



黄野人,相傳葛洪弟子。洪仙去,留丹柱 石間,野人服之,居羅浮為地行仙。往往與人 相遇,或為黃冠,或儒者,或為溪翁山婦;或 牛,或犬,或鳥,或大蝴蝶。凡山中所有物, 皆能見之。蘇子瞻常遊羅浮,見一田嫗負兒, 嘲其黑乳, 嫗答歌多言子瞻隱事。子瞻大驚, 欲就語, 嫗忽不見。子瞻嘗云, 羅浮有一野 人,相傳為葛稚川之隸。有道士鄧守安者,嘗 見其足跡長二尺許。大均嘗至羅浮,一人云: 有僧於黃龍洞遇一老者,意其為黃野人也,拜 求丹藥,老者指虎糞示之。僧見虎糞猶煖,有 氣蒸然,且雜獸毛,腥穢不敢嚐。俄而虎糞漸 漸滅僅餘一彈丸許。一樵者至取吞之, 異香滿 口,後得壽百有餘歲[……]有一個僂者遇之, 令於道上俯拾一石以進,及起則腰膂自如。又 有樵者患腳瘡不愈,一老人隔溪喚之使前手削 木皮敷之,其瘡即愈[.....]山中仙靈頗眾,人 稀得見,惟黃野人數數與人遇。其事見山誌, 不可枚舉。大率每年九月六日至九日, 黄野人 必出,以是日候之,然往往見之不識云。(17)

從典籍文獻來分析,金華皇初平與羅浮山黃 野人應該分屬不同的傳說體系,金華皇初平傳說 注重的是自然景觀與民俗風物,如金華觀前的白 羊石、二仙橋、二仙井,以及九峰銀毫茶、黃大 仙菜等。而羅浮山黃野人傳說更強調務實致用的 人文關懷,如醫病除疾的療效和求難問疑的靈驗 等。很明顯,這種差異與嶺南地域重實利、講實 惠的務實型文化特徵有關。(18)

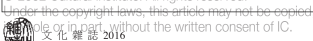
明代中晚期,金華小皇君的仙道傳說流入嶺 南地區,因為嶺南存在多種地方性的黃大仙傳 說,除了羅浮山黃野人之外,還有新會流傳的 黃歸南、黃雲元的傳說,東莞流傳的黃潤福的傳 說等,所以金華皇初平的傳說進入嶺南以後,與 這些嶺南地域的黃姓大仙傳說互相交合、雙向攀 附,最終成為一個信仰整體 —— 嶺南黃大仙信 仰。對於嶺南本土的源自地方傳說的黃姓大仙故 事,在它們流傳的過程中,廣大信眾很自然地將 其納入嶺南黃大仙信仰的主流之中。如羅浮山中 建有赤松黃大仙祠,祠名冠以"赤松"二字,說 明這裡供奉的黃大仙,不僅僅祇是羅浮山中的黃 野人大仙,也被認為是金華皇初平大仙,在信眾 的眼裡,二者已經融為一體。又如清代林星章主 修的《新會縣誌》記載:

叱石巖[……]石多如羊,舊呼羊石坑。明大司寇黃公輔取黃初平叱石成羊之義易今名。(19)

很明顯,新會境內的"叱石嚴"是從金華皇初平 叱石成羊的傳說演化而來的,而新會流傳的黃歸 南、黃雲元等黃姓大仙的影響正逐漸淡化,並匯 入嶺南黃大仙信仰整體。清光緒丁酉(1897年), 嶺南第一個黃大仙道壇 — 普濟壇創立,供奉 的是金華黃初平大仙,隨後相繼創立的普慶壇、 普化壇,供奉的都是金華黃初平大仙,而香港 大仙祠內有一篇〈赤松黃大仙師自述〉碑文曰: "予初乃牧羊之孩,牧羊於浙江金華府城北之金 華山。"證明香港黃大仙祠供奉的也是金華黃初 平。可見,進入嶺南的金華皇初平傳說,已經融 入嶺南民俗信仰,被嶺南社會接受,嶺南黃大仙 信仰的主體尊神是金華皇初平大仙。

另一方面,傳入嶺南的金華皇初平大仙,在融入嶺南民俗信仰的過程中,也吸收了嶺南居出的黃姓大仙的傳說故事,且經過嶺南信眾的附會、改造,被塑造成一位嶺南區域的顯神,表現出十分鮮明的嶺南文化特徵。首先,對於八山的姓氏,"皇初平"改定為"黃初平"。明代以前的典籍文獻雖也有寫作"黃初平",但絕大多數都作"皇初平",宋代倪守約《赤松山誌》還為"皇"姓找出依據。皇初平事蹟自問流傳不是獨南後,一是"臺"而音,民間流傳不易區別;二是嶺南本土有許多"黃大仙",在相互屬為領南信眾所接受。明代以後的文獻典籍大為義別為嶺南信眾所接受。明代徐道《歷代神仙演》記載為"黃初平"。明代徐道《歷代神仙演》記載為"黃初平"。明代徐道《歷代神仙演義》這樣記述:"(皇)初平歸淮陰黃石山,改名黃石

© 2002 Cultural Institute. All rights reserved.





澳門特

別

行

政

屈

政

府

文

化

局



公。"(20)似乎"皇"改姓"黄",與黄石山地名 有關,還將黃大仙與另一位神仙黃石公扯上了關 係,這當然祇是一種傳說。其次,與金華皇初平 相比,嶺南黃大仙貼上了"醫神"的標籤,這主 要得益於羅浮山黃野人的傳說。羅浮山是嶺南道 教聖地,物產瑰奇,丹砂草木遍佈山野,為道教 煉丹採藥提供了物質保障。明許迥《書羅浮圖》 寫道: "是山在晉時有抱樸子、黃野人者,因採 藥居之,相傳仙去,故言是山必歸二人焉。"(21) 民間傳說中黃野人以各種面貌出沒山間,施藥治 病,救濟百姓。初入嶺南的金華皇初平要在此地 紮根,就必須充分利用本土黃大仙的優勢,親緣 互動,迅速與黃野人信仰疊合在一起,以"醫 神"形象普濟世人。再次,傳入嶺南的金華皇初 平信仰在嶺南文化的背景與傳統中,順應、迎合 嶺南信眾的信仰要求,凸顯了"有求必應"的信 仰特徵。金華皇初平信仰表現的主要內容是地域 風物和地方民俗,有着鮮明的地方文化特徵,進入 嶺南之後,其信仰核心隨着社會環境、文化心理發 生變化。嶺南社會重商、務實,嶺南文化開放、多 元,嶺南民風古樸率真、崇信巫鬼,又善於相容、 變通。在這樣的文化環境與生活習俗裡,從金華飛 越群山、漂洋過海進入嶺南的皇初平就演變成為醫 神、財神乃至"有求必應"的全能神。

綜上所述,嶺南本土早就有黃大仙信仰,金華皇初平傳說自明代傳入嶺南後,順應嶺南的社會環境與文化習俗,與地方性的神仙傳說交融互動,充分利用嶺南本土的"黃大仙"符號,不但姓氏最終改定,且有着鮮明的嶺南文化特徵。我們從中不難看到宗教改造、信眾附會、攀附和地域文化影響而形成的嶺南黃大仙信仰的演進過程。

## 【註】

- (1) 牟鍾鑒、張踐著《中國宗教通史》(下),北京:社會科學文獻出版社,2003年,頁1222。
- (2)《文津閣四庫全書》子部〈道家類〉,第353冊 北京: 商務印書館,2005,頁85。
- (3)《四庫全書總目提要》認為,今存《神仙傳》是晉代原 書。學界對此觀點有異議,如邱鶴亭《列仙傳註譯 神

- 仙傳註譯》認為: "該書原帙恐已無傳,故《道藏》未 收。"李劍國《唐前志怪小說輯釋》認為,《神仙傳》 宋代以後已失本書原貌,增益偽作頗多。
- (4)《神仙傳》輯錄情況,參考李劍國《唐前志怪小說輯釋》 (修訂本),上海古籍出版社,2011年。
- (5) 黄兆漢:《黃大仙考略》,臺北:臺灣學生書局,1995 年,頁97。
- (6)(7)[宋] 倪守約:《金華赤松山誌序》,《四庫提 要著錄叢書》"史部"(第249冊),北京:北京出版 社,2012年,頁500。
- (8) 作者按:皇姓沒有列入百家姓前一百位。皇氏源出有二, 其一,據《風俗通義》載: "三皇之後,因氏焉。" 其二,據《左傳類纂》云: "出自子姓宋戴公之子充 石,字皇父,其子孫以王父字為皇父氏,或去父稱皇 氏。"又《姓考》載: "春秋時鄭公族有皇氏。"
- (9)(11)[宋] 倪守約:《赤松山誌》,《四庫提要著錄叢書》"史部"(第249冊),北京:北京出版社,2012年,頁501。
- (10) [元] 趙道一:《歷代真仙體道通鑒》卷五,顧廷龍主編 《續修四庫全書》1294冊"子部·宗教類",上海古 籍出版社,2002年,頁274。
- (12) [清] 鄧鐘玉:《金華縣誌》卷五,光緒二十年修,成文 出版社有限公司,頁236。
- (13) [清]陳裔虞:《乾隆博羅縣誌》卷十二,上海:上海書店 出版社,2003年,頁543。
- (14) [宋] 郭之美《羅浮山記》序,《羅浮山誌會編》(故宮珍本叢刊第263冊史部〈地理類山水〉),故宮博物院編, 海南出版社,2001年,頁73。
- (15)《蘇東坡全集》(3),珠海:珠海出版社,1996年,頁 1790。
- (16) 康熙年間《羅浮山誌》,《羅浮山誌會編》(故宮珍本叢刊第263冊史部地理類山水),故宮博物院編,海南出版社,2001年,頁70。
- (17)[清]屈大均:《廣東新語》卷二十八,北京:中華書局,1985年,頁729-730。
- (18) 關於羅浮山黃野人傳說的流傳情況,閻江〈嶺南黃大仙 考辨 — 以羅浮山野人傳說為中心〉一文(《宗教學 研究》2007年第1期)論述較為詳細。按:金華皇初 平與羅浮山黃野人,嶺南宗教界人士普遍認為是同一 個人,但從文獻記載分析,金華黃初平的故事在葛洪 《神仙傳》中已有記錄,說明其人其事在葛洪之前便 在民間流傳,而羅浮山黃野人依托為葛洪弟子,其傳 說當在金華皇初平之後。
- (19) [清]林星章修 黄培芳等纂:《新會縣誌》卷二十八,道 光二十一年刊本 成文出版社印行,頁38。
- (20) [明] 徐道:《歷代神仙演義》,瀋陽:遼寧古籍出版 社,1995年,頁306。
- (21)[明]許迥:《書羅浮圖》,轉引自陳晨博士學位論文 〈嶺南黃大仙信仰研究〉,2010年,頁160。